
DDUUNNIIAA
AARRTTSS EETT CCUULLTTUURREESS

valeur d’importation qui ait causé nos mé-
tamorphoses : les conceptions religieuses,
les organisations politico-économico-so-
ciales, les rapports humains, sont autant de
critères de nos transformations...

Mais nous avons conscience de tous les
bouleversements provoqués par la coloni-
sation. À temps, nous nous sommes ressai-
sis (et suivons aujourd’hui le fil d’Ariane).
Nous nous rendons compte de l’homme
double qui habite en nous. Ainsi se livre un
combat en chacun de nous. Je le décrirai
dans les termes suivants : j’ai cru avoir
échappé au carcan ancestral, mais de temps
en temps se réveille en moi l’atavisme com-
me une lame de fond qui vient me secouer.
Je subis un incessant et double mouvement
de retour à mon premier moi et d’évasion
vers un devenir universel, parce que le
monde d’aujourd’hui fait de moi un ci-
toyen de l’univers. Mais je suis, avant tout,
citoyen de ma tribu. L’évolution que je su-
bis a beaucoup d’emprise sur moi (et pour
beaucoup de raisons) ; elle l’emporte sur
l’école tribale, au point où je puis procla-
mer que ma vie peut aussi bien se passer à
l’ombre du toit paternel qu’en Europe, en
Asie ou en Amérique.

Car, avec la civilisation, il n’y a point de
frontière. Est-ce un mal ? Mais il importe
cependant que je sache toujours d’où je
suis parti. Avant d’être citoyen de l’univers,
n’étais-je point citoyen de quelque point
du globe terrestre ? Mon village natal
n’était-il pas fait d’une société organisée ?
Dans la négative, je ne suis rien d’autre

NN
OTRE siècle est particulière-
ment caractérisé par le désir ou
la volonté des peuples de se

rapprocher, de mieux se connaître, ou de
coexister. Les civilisations des peuples sont
ainsi appelées à se fondre pour donner
naissance à une seule civilisation, somme
des particularismes des peuples. Mais il im-
porte de savoir ce que chaque peuple va
apporter dans ce creuset universel. La sour-
ce d’inspiration ne saurait être nulle part
ailleurs que dans la tradition.

La question est d’actualité pour nous, à
cause des transformations profondes que
nous subissons dans notre être et dans
notre vie sociale. À la base de ces change-
ments, il y a l’école, facteur par excellence
de toute évolution. Héritiers des civilisa-
tions européennes au moment où celles-ci
sont parvenues à leur apogée, trop tôt arra-
chés à notre milieu traditionnel pour nous
initier au savoir du blanc, quelles connais-
sances possédons-nous encore du monde
ancestral ? Quel intérêt y portons-nous en-
core ?

Lorsque nous parcourons des yeux des
tableaux statistiques en matière de scolari-
sation, nous sommes tout heureux de
constater que le Congo est l’une des jeunes
nations privilégiées à se placer en tête :
85 % scolarisés ! L’école a touché presque
toutes les couches sociales. L’influence de
l’école s’est cependant exercée au détri-
ment de notre personnalité. Voilà le corps
du sujet autour duquel va tourner mon
propos, quoique l’école ne soit pas la seule

&ÉVOLUTION 
TRADITION

C’est un sujet dont la contro-
verse, ancienne (au Congo
Brazzaville et ailleurs), reste
inépuisable depuis des siècles.
Je ne prétendrai jamais tran-
cher une palabre qui a depuis
toujours opposé les progres-
sistes aux conservateurs, les
évolutionnistes aux traditio-
nalistes, les modernes aux an-
ciens. Les uns rejettent systé-
matiquement tout ce qui pro-
cède de l’ordre ancien, sont
résolument tournés vers l’ave-
nir tandis que les autres tien-
nent mordicus aux valeurs
anciennes. Les uns et les
autres pèchent par défaut de
discernement.
Qu’est-ce que la tradition ?
Légendes ou choses vraies,
contes, chansons, proverbes,
opinions, usages, transmis
oralement, et pendant un
long espace de temps. C’est du
folklore, science des traditions
populaires, ces traditions
elles-mêmes considérées en gé-
néral ou comme propres à tel
ou tel peuple. Voilà la défini-
tion qui est donnée de la tra-
dition. Deux éléments de cet-
te définition retiennent mon
attention : ce sont les termes :
usages et propres à tel ou tel
peuple. Ces deux éléments
ont une certaine importance. 
Pourquoi ?

P. J. MOUSSY-BOCKO

SOCIÉTÉ

# 10 -  Décembre 2001l’arbre à Palabres62

SSOOCCIIÉÉTTÉÉSSOOCCIIÉÉTTÉÉ

CONGO BRAZZAVILLE



DDUUNNIIAA
AARRTTSS EETT CCUULLTTUURREESS

SOCIÉTÉ

# 10 -  Décembre 2001 l’arbre à Palabres 63

SSOOCCIIÉÉTTÉÉSSOOCCIIÉÉTTÉÉ

qu’un fils de chimpanzé que guide son
instinct. Dans l’affirmative je suis un
homme, comme tous les hommes,
conscients du Mal et du Bien. Je suis
donc pour une part responsable de l’état
actuel du monde. Je pourrai donc appor-
ter ma contribution à l’édification conti-
nuelle du monde. Mais comment pour-
rais-je y parvenir tout en m’ignorant moi-
même ? Quelles valeurs apporterais-je à
l’enrichissement de ce monde-là ?

J’en arrive alors à me demander où en
est mon pays après le souffle colonial et
au lendemain de son indépendance. Avec
la colonisation, nos cadres traditionnels se
sont ébranlés au point de se disloquer.
Mais grâce aux tenants de nos valeurs
philosophiques, morales et spirituelles, le
pire a été évité, mais de justesse !

Oui, il m’importe de savoir d’où je suis
parti, pour ma perfection morale et mes
aspirations vers les biens matériels. Le ci-
toyen de l’univers du XXe siècle est un
tissu de valeurs culturelles de tous les
temps et de tous les lieux. Mais tous les
chemins ont bien un point de départ, mê-
me celui de l’évolution. Je dois donc me
situer dans le temps et dans l’espace,
compter avec les données historiques et
géographiques auxquelles je suis confron-
té. Quelle connaissance psychologique
aurais-je des autres, tout en m’ignorant
moi-même ? Comment saurais-je si les
autres me sont ou non supérieurs, sans
une parfaite connaissance de moi-même ?
Le passé m’a déjà fait, l’avenir doit me
parfaire. Mais mon passé est tribal, tandis
que mon avenir – un avenir où je suis dé-
jà engagé – est national et universel.

Pour mon pays, des circonstances his-
toriques font la jonction entre ce passé et
cet avenir. J’appartiens à deux mondes
différents mais dont les efforts conjugués
convergent vers un même idéal : bâtir un
monde commun, patrie de tous les ci-
toyens de l’univers. Ces circonstances his-
toriques m’incitent à la méditation. Per-
mettez que je m’y arrête un instant.

Il est un fait certain admis par tout le
monde : la colonisation, tout en ayant ap-
porté des valeurs de remplacement, a

marqué nos mœurs du sceau du déclin.
Nos centres urbains ont offert des terrains
favorables à la dégradation des mœurs. La
tribu imposait sa loi à laquelle il fallait
bon gré mal gré se plier. Elle formulait, de
façon catégorique, avec une rigueur dra-
conienne, ses interdits. La peur du châti-
ment ou du maléfice remplissait de ter-
reur tous les esprits. C’était affreux, dira-
t-on. J’en conviens, mais l’ordre régnait
partout. Le vol, les mœurs légères valaient
jusqu’à la peine capitale. On comprend
dès lors que nous ayons tous salué avec
joie un nouveau mode de vie qui venait,
en quelque sorte, nous libérer des an-
goisses et des contraintes, du carcan an-
cestral, en somme.

L’école, facteur par excellence de l’évo-
lution, qui assure épanouissement et
équilibre à l’individu, n’a fait chez nous
que nous brûler la cervelle (excusez-moi le
mot). Du fait que nous savions lire, que
nous savions plus de choses que nos pa-
rents, qu’est-ce que ceux-ci pouvaient-ils
encore nous dire ? Nous avions fui leur
autorité, pour former un monde à nous,
mais informe, sans originalité...

Du coup, les notions de sagesse et
d’instruction n’étaient plus dissociées,
tandis qu’en Europe les sages procla-
maient qu’une science sans conscience
n’était que ruine de l’âme ! Tout cela pour
dire que l’occidentalisation, indirecte-
ment, par une sorte d’évidence à rebours,
nous a détruit au lieu de nous édifier.

Mais nous avons beau vitupérer le co-
lonialisme, nous-mêmes sommes, avant
tout, coupables de cette anarchie, pour
avoir facilité l’empiètement du colonialis-
me sur notre patrimoine culturel. Nous
nous sommes reniés en renonçant à nos
coutumes. Nous nous sommes fait ci-
toyens d’autres nations, après avoir abju-
ré, de notre propre gré, notre statut an-
cestral. 

Je me dois de parler franc, cependant.
L’esprit chauvin et paternaliste mis à part,
l’occidentalisation, en soi, n’a pas été,
n’aurait pas dû être, pour nous, un mal.
Grâce à elle, notre champ des connais-
sances s’est élargi. Nous nous sommes, in-

Oui, il m’importe de savoir d’où je
suis parti, pour ma perfection mo-
rale et mes aspirations vers les
biens matériels. 



DDUUNNIIAA
AARRTTSS EETT CCUULLTTUURREESS

tellectuellement, développés. Nous avons
connu d’autres pays et d’autres peuples,
mais combien différents des nôtres ! Nous
nous sommes intégrés dans des commu-
nautés nouvelles plus étendues et com-
bien riches de valeurs nouvelles, pour
nous ! Nous nous sommes adaptés, avec
beaucoup d’aisance, à un mode de vie
nouveau. Nous avons facilement assimilé
le savoir que d’habiles maîtres nous ont
dispensé.

Mais nous sommes coupables de nous
être laissés aveugler par l’éclat des civilisa-
tions occidentales. Nous manquions sans
doute de fierté et d’orgueil de nous-
mêmes au moment où nous étions
conquis.

Nous avions peut-être jugé que les va-
leurs morales, scientifiques et politiques
importées d’ailleurs étaient supérieures
aux nôtres. Celles, scientifiques, l’étaient
et le sont encore, sans conteste. Quant à
celles morales, une discussion pourrait
être ouverte. Quoi qu’il en soit, tout en
acceptant ces valeurs, et tout en les appré-
ciant, nous aurions dû ne pas rejeter les
nôtres propres qui auraient normalement
pu s’enrichir de tant d’apports nouveaux.
À nos valeurs traditionnelles (fétichisme
ou pharmacopée, p. e.) il nous fallait don-
ner une dimension universelle afin de les
harmoniser avec celles des peuples qui
forment avec nous des liens spirituels.

Mais qu’est-ce que la coutume nous a
laissé en héritage, et qu’est-ce que l’évolu-
tion occidentale nous a apporté ?

Je vais procéder par comparaison entre
la conduite ancestrale et la règle euro-
péenne sur quelques exemples sociaux.

La coloni-
sation a in-
fluencé nos
moyens d’ex-

pression. C’est ainsi que beaucoup
d’entre nous parlent mieux les langues
enseignées à l’école cartésienne que les
nôtres propres.

Nos écrivains mêmes ont un style sans
commune mesure avec nos modes d’ex-
pression. À ce propos, je citerai un seul

cas précis où, écrivains ou non, nous
sommes tous pris en défaut ; tous nous
commençons nos lettres ou les terminons
par les formules étrangères consacrées.
J’ai l’honneur… Veuillez agréer ... C’est
tout l’inverse de nos usages ancestraux.
Nos parents ne savaient pas écrire. Leurs
messages étaient verbaux, mais avaient la
valeur de nos lettres écrites. Si je voulais
pratiquer l’usage ancien sur cette matière,
voici comment je devrais commencer ma
lettre, à un ami par exemple : Ta Nkouka
(honoré Nkouka). C’est de la part de ton
ami X. Salut à toi. Ma santé est bonne.
J’aimerais connaître l’état de la tienne. Ce
n’est qu’après avoir rempli cette formule
de courtoisie que je détaille à mon ami
Nkouka l’objet de ma correspondance.

J’estime, pour ma part, que cet usage
est aussi valable que celui qu’on nous a
appris. Mais nous sommes si imprégnés
d’occidentalisme que nous écrivons nos
lettres de façon différente de celle dont les
auraient écrites nos parents. C’est par in-
conscience, par omission que nous pê-
chons plus que par un choix délibéré
entre les deux usages. Le courrier diplo-
matique, notons-le à l’occasion, est un
style à la saveur des messages de nos an-
cêtres. Ce style, loin d’être un archaïsme,
témoigne des égards que se doivent réci-
proquement les puissances nationales :
L’ambassadeur de… à l’honneur de vous
présenter ses compliments…etc. La courtoi-
sie est une des formes caractéristiques de
nos sociétés traditionnelles.

J’illustrerai un deuxième exemple par
un souvenir d’école. Des élèves étaient
dans une salle d’études quand soudain
entra le Directeur d’école. Ils ne se levè-
rent pas pour le saluer, comme en ont
l’habitude les élèves d’ailleurs. Chacun
d’eux dit individuellement son bonjour
au Directeur, mais sans bouger de son
banc. Le Directeur d’école en était à son
premier séjour en Afrique. Il avait com-
pris et admis que les élèves le saluent tour
à tour. Mais il taxa d’incorrecte leur façon
de lui dire bonjour sans se lever. Une pe-
tite punition devait sanctionner cette ma-
nière de sauvage, selon lui !

Évolution et tra-
dition dans nos
rapports sociaux

Mais nous sommes coupables de
nous être laissés aveugler par
l’éclat des civilisations occiden-
tales.

SOCIÉTÉ

# 10 -  Décembre 200164

SSOOCCIIÉÉTTÉÉSSOOCCIIÉÉTTÉÉ

l ’arbre à Palabres



DDUUNNIIAA
AARRTTSS EETT CCUULLTTUURREESS

SOCIÉTÉ

# 10 -  Décembre 2001

SSOOCCIIÉÉTTÉÉSSOOCCIIÉÉTTÉÉ

l ’arbre à Palabres 65

Dans notre tradition, nous ne sommes
pas tenus de nous lever pour saluer quel-
qu’un. Nous ne courons pas au-devant
d’un visiteur, les bras ouverts, un flot de
comment allez-vous ?  Asseyez-vous , vous
êtes chez vous etc… Mais de quel droit
nous permettons-nous de critiquer cet
usage ? Cependant notre salutation obéit
à d’autres rites. La coutume veut, pour
nous, que l’étranger qui nous honore
d’une visite s’asseye d’abord, qu’on lui
laisse quelques minutes pour  souffler .
Après quoi seulement nous le saluons.
Mais c’est le doyen du groupe qui a l’ini-
tiative d’engager le petit cérémonial.
Mboté dira-t-il simplement si le visiteur
est banal. Mais à visiteur exceptionnel, sa-
lutation exceptionnelle. C’est le cas géné-
ralement pour un dignitaire du pays, ou
entre belles-familles. À la place de Mboté,
c’est le nom du visiteur de marque qui est
dit. Si le visiteur répond au nom de Mas-
samba, je le nomme en le saluant : Mas-
samba ou ta-Massamba ! À quoi il répond
par un hum d’acquiescement : oui,
merci ! ( Ntondele).

Autres formes de salutation : on tend
et l’on serre les deux mains. Cette saluta-
tion s’accompagne souvent d’une flexion
de genou quand celui qui salue était déjà
debout et trouve celui qu’il salue assis. Il
y a aussi la salutation à deux temps, pour
ainsi dire : 1er temps : je serre la paume de
la main de mon hôte ; 2e temps : je serre
son pouce. Pour un salut plus solennel,
on termine en répétant le 1er temps. Je
peux aussi saluer quelqu’un de cette autre
manière : tendre ma main droite soute-
nue par la main gauche avec flexion de
genou. 

Quand tout le monde a dit son mboté,
la parole revient au doyen du groupe. Il
informe le visiteur des nouvelles du villa-
ge : santé des habitants et leurs occupa-
tions : chasse, pêche, abondance ou diset-
te, etc. Mon visiteur, à son tour, agit de la
même façon que moi, en me donnant les
nouvelles de chez lui. Cet usage a un
nom : mpolo.

Chez certaines tribus, les femmes ne
saluent personne le matin tant qu’elles

n’ont pas fait leurs ablutions matinales.
Les veufs ou les veuves ne saluent pas, on
ne les salue pas non plus, tant que dure
leur deuil, par respect des regrettés. (Cou-
tume Bakongo).

Notre usage du salut traditionnel ne
manque ni de courtoisie ni de noblesse. Il
n’a son pareil que chez les peuples orien-
taux.

Le code
coutumier est
formel et or-
donne un res-

pect qui tient à la vénération. Les jeux dé-
mocratiques de pratique en occident se-
lon lesquels une autorité est établie sont
contraires à nos mœurs ancestrales. Le
chef par élection est un enfant de l’évolu-
tion, car les ancêtres européens, tout
comme nos mfumu, étaient Chefs par hé-
rédité, et ils le restaient à vie.  Mais dans
la mesure où ils demeuraient dignes de
leur pouvoir. Ils étaient autoritaires. Si à
cette qualité certains d’entre eux joi-
gnaient la sagesse et la bonté, infiniment
nombreux étaient ceux que corrompait
leur pouvoir et qui en abusaient. Ces der-
niers ont fait le malheur de leurs homo-
logues, c’est à cause d’eux que la chefferie
héréditaire a connu des ballottements. Le
peuple délivré de la tyrannie des chefs
sans cœur a voulu désormais se les donner
lui-même, par la voie d’une simple dési-
gnation ou par l’élection. Ainsi, les chefs
issus de cette évolution détiennent leur
pouvoir du peuple qui, à tout moment,
peut le leur retirer, contrairement aux
mfumu  traditionnels qui devaient leurs
privilèges à leur naissance. S’ils étaient
haïs, ils étaient tout au moins craints et
respectés. Le contraire de tout ce qui se
passe aujourd’hui. Mais les sujets d’au-
jourd’hui ressemblent fort aux grenouilles
de La Fontaine qui voulaient un roi...
(Cela est une autre affaire).

Traditionnellement, le mfumu n’était
pas seulement chef. Il était aussi juge, dé-
positaire de la coutume, et mage ou
prêtre. En cette dernière qualité, il
s’adressait aux ancêtres défunts, au nom

Tradition et Évolu-
tion au chapitre
de l’autorité

Traditionnellement, le mfumu
n’était pas seulement chef. Il était
aussi juge, dépositaire de la coutu-
me, et mage ou prêtre.



DDUUNNIIAA
AARRTTSS EETT CCUULLTTUURREESS

de la famille ou du clan, pour leur de-
mander de conjurer le mauvais sort. Le
mfumu jouissait, de la part de ses sujets,
d’un respect qui allait jusqu’à la vénéra-
tion.

Je ne regretterai jamais ce temps-là,
même s’il y avait moins de palabres à pro-
pos des chefs ; et aussi, parce que les
temps que nous vivons, marqués par
notre évolution, ne tolèrent plus de nous
donner des chefs autrement. Le chef tra-
ditionnel dont je viens sommairement
d’évoquer le souvenir était placé à la tête
d’une cellule humaine tribale ou cla-
nique. L’exercice de son autorité ne dé-
passait pas les limites de son village ou de
sa terre. Il n’avait par conséquent aucune
audience internationale, encore moins de
charge de responsabilité que nos actuels
chefs d’État que pressent de toutes parts
les besoins sociaux et économiques aux-
quels ils doivent répondre. Mais mon
propos vise moins ces considérations que
l’autorité morale incontestée qu’eut le
chef coutumier, et le respect dont il était
l’objet. Nos ancêtres avaient un sens aigu
des valeurs hiérarchiques au sujet des-
quelles nos dirigeants actuels doivent
constamment nous rappeler à l’ordre !
Comme quoi l’évolution ne mène pas
toujours dans le meilleur sens, et pour
peu qu’on n’y prenne garde, elle détruit !
Aussi l’exercice du jeu démocratique est-il
pour nous une dure épreuve : électeurs et
chefs élus…

Les pom-
pes funèbres
sont venues
de l’Occi-

dent. Corbillard aux tentures sombres,
couronnes et gerbes de fleurs, défilés si-
lencieux, oraisons funèbres, discours élo-
gieux (pour un mort de marque), voilà les
marques des derniers hommages faits aux
morts. Les familles éprouvées se rendront
de temps en temps sur les tombes déposer
des fleurs. Le mort est donc un survivant
malgré tout. Cette croyance a été cultivée
et entretenue par le christianisme.

Quelle est notre coutume à ce sujet ?

Témoignages de compassion, marques de
respect et de profonde tristesse : hommes,
femmes et enfants pleurent en chœur au-
tour du mort. Le village éprouvé affiche
un air de détresse. La mort est bien alors
synonyme de catastrophe. Mais le défunt
continuera de faire partie de la famille des
survivants. Sur sa tombe, on rassemblera
tous les objets qui lui servaient de son vi-
vant.

On le voit, peuples traditionalistes ou
foncièrement évolués, leur attitude est la
même devant la mort.

Après l’éclatement du cadre tradition-
nel, quels sont nos sentiments à l’égard
des morts ? Dans nos centres extra coutu-
miers où les mœurs ont subi la dégrada-
tion, les veillées funèbres ne sont que pu-
re forme. S’il y en a qui y vont par com-
passion, pour les autres c’est prétexte à
rencontre entre galants ! (Ne riez pas, c’est
vrai !). À ces veillées, les fontaines de Bac-
chus coulent à flots. Le lendemain, l’en-
terrement est vite expédié ! Les infortunés
porteront le deuil dont la durée sera
écourtée au minimum. Ce n’est pas tant
le deuil qui importe, mais le jour de son
retrait, occasion à fête ! Ce jour-là est ré-
quisitionné un bar dancing où se déroule-
ra la cérémonie. Beaucoup d’invités y
viendront, en tenue d’apparat. Un intel-
lectuel à lunettes prononcera le discours
d’usage. Il rappellera le nom du regretté,
les circonstances de sa mort, et conclura :
Aujourd’hui, finie la tristesse. Buvez, chan-
tez et dansez ! Le mort n’a plus qu’à s’iso-
ler dans sa tombe ! Ce n’est vraiment pas
sérieux !

Autrefois, les choses allaient autre-
ment. Les veillées funèbres duraient des
jours, des semaines ou des lunes. Les amis
des infortunés se devaient de les assister
régulièrement et fréquemment. Les veufs
ou les veuves étaient si abattus qu’on de-
vait les surveiller de près, pour éviter des
suicides. Tout le monde avait confiance
dans le temps qui jette l’oubli dans les
cœurs. Ne t’impatiente pas d’aller au mar-
ché, dit le dicton à l’adresse du veuf ou de la
veuve, un jour viendra où tu t’y rendras, et
tu y trouveras encore ce qu’on y vend au-

Évolution et tra-
dition à l’égard
des morts.

Ne t’impatiente pas d’al-
ler au marché, dit le dicton
à l’adresse du veuf ou de la
veuve, un jour viendra où
tu t’y rendras, et tu y trouve-
ras encore ce qu’on y vend
aujourd’hui.

SOCIÉTÉSSOOCCIIÉÉTTÉÉ SSOOCCIIÉÉTTÉÉ 

l ’arbre à Palabres # 10 -  Décembre 200166



DDUUNNIIAA
AARRTTSS EETT CCUULLTTUURREESS

SOCIÉTÉSSOOCCIIÉÉTTÉÉSSOOCCIIÉÉTTÉÉ

l ’arbre à Palabres # 10 -  Décembre 2001 67

jourd’hui. C’est-à-dire ?  Ne te presse pas
d’ôter ton deuil. Vénère les morts. Le jour
viendra bien où la tristesse s’en ira d’elle-
même et tu pourras retrouver les beaux
jours.

Il y avait des enterrements simples,
pour les humbles gens, mais sans dignité.
Il y avait des enterrements solennels pour
les chefs de famille ou les dignitaires du
pays. C’est en procession, au milieu des
chants et des grondements de tam-tam
qu’on se rendait au cimetière. Le doyen
de la famille parlait au mort :

Tu es parti, mais tu es toujours. Tu seras
toujours présent parmi nous. Que ton esprit
nous porte assistance. Va bien. Ou encore :
Poursuis le mauvais esprit qui t’a frappé,
Avant de remplir complètement la fosse,
chacun des compatissants venus aux ob-
sèques y jettera une poignée de terre (les
occidentaux croyants aspergent le cercueil
d’eau bénite). On retourne après dans la
cour de la famille en détresse. La veillée
durera facilement une semaine. Mais les
veufs resteront assis (je traduis littérale-
ment) des lunes entières avant de re-
prendre leurs activités habituelles. Durant
la période de deuil, ils ne devront saluer
personne, personne ne devra les saluer,
sous peine d’amende. Ils ne se laveront
pas et ne se raseront point. Pour une ma-
man décédée, par exemple les enfants
peuvent s’interdire toute leur vie des mets
qu’elle avait coutume de leur préparer. Au
retrait de deuil ce sera le  malaki, la gran-
de fête. Comme beaucoup de saisons se
seront écoulées, on se rendra au cimetière
faire la propreté autour du tombeau du
défunt. Les enfants du défunt se bar-
bouilleront le front et les tempes de la ter-
re prise sur la tombe afin d’appeler sur
eux la bénédiction paternelle.

À la fête viendront tous les gendres et
les amis. On égorgera porcs, cabris et
moutons. Beaucoup de vin de palme,
d’ananas ou de canne à sucre. Mais tout
cela aura été placé sous le signe bien-
veillant du défunt. Passé le malaki, le sou-
venir du disparu restera vivace. Son nom
sera porté par les enfants qui viendront à
naître dans la famille, afin de perpétuer la

mémoire. Des libations seront régulière-
ment faites en son honneur, en toute oc-
casion.

Dans les
unes comme
dans les autres,
elle a toujours

occupé le second rang, après l’homme.
Mais il y a lieu de faire se dégager des
nuances selon que la femme vit sous le ré-
gime traditionaliste ou dans les sociétés
modernes. Ces dernières lui ont permis
de se hisser au niveau de l’homme. Mais
encore !

Jugez-en par cette boutade glanée sur
le contour d’un cendrier : Ma femme
commande, mais c’est moi qui décide. Ain-
si tout est dit sur la position de la femme
face à l’homme, primitif ou évolué.

Dans nos sociétés modernes, la femme
réclame hautement l’égalité avec l’hom-
me. Elle jouit du droit de travailler, de se
syndiquer, de voter, et de prendre ainsi
une part active dans l’organisation écono-
mique et sociale de la cité ou de la nation.
Mais l’homme reste son maître, malgré
tout. Bref, elle n’est plus cette esclave
d’autrefois. La justice lui reconnaît le
droit d’ester dans le cas d’un ménage ren-
du impossible par le mari. L’évolution l’a
libérée.

Paradoxalement, dans ces pays fonciè-
rement évolués, la femme a perdu un cô-
té de sa dignité. Des maisons de commer-
ce se sont créées qui recrutent ou entre-
tiennent des femmes en faveur de la dé-
bauche.

Par ailleurs les divorces ne sont pas
rares. Citons Robert SERROU qui rap-
porte le débat des pères conciliaires de Va-
tican II sur le ménage chrétien . L’an der-
nier, 340000 mariages ont été célébrés ...
Dans le même temps, il y avait 30 000 di-
vorces. Un ménage sur dix (un sur sept à
Paris) est officiellement rompu. Dans un
pays qui compte 94 % de baptisés, la pro-
portion est considérable. Il s’agit de la Fran-
ce, pays fortement civilisé et foncière-
ment chrétien, par tradition.

Nous connaissons la même situation

La femme dans les
sociétés tradition-
nelles et évoluées.

Paradoxalement, dans
ces pays foncièrement évo-
lués, la femme a perdu un
côté de sa dignité. 



DDUUNNIIAA
AARRTTSS EETT CCUULLTTUURREESS

dans nos centres urbains. On le voit,
l’évolution n’apporte pas toujours de
l’ordre dans les mœurs. Ainsi les causes de
divorces sont-elles multiples : ou bien la
femme perd de plus en plus sa dignité
dans un monde où la pudeur est bannie.
Ou bien l’évolution créant des besoins
nouveaux et innombrables, les femmes,
pour pouvoir vivre, sont obligées de se
vendre. Ou bien, parce que le travail re-
tient trop longtemps hors du foyer le pè-
re de famille, et que la femme met à pro-
fit les absences prolongées de son mari ;
ou bien, les conditions de vie rendent dif-
ficile la vie conjugale, etc...

Voilà un cas social précis où l’évolu-
tion met en échec les sociétés modernes.

Sous notre régime traditionnel si la
femme connaissait une condition défavo-
risée par rapport à celle des affranchies de
l’évolution, elle jouissait cependant de
beaucoup de respect et de garantie. Les
femmes mariées étaient tenues en grand
respect. Les mères de famille étaient des
mamans pour tout le monde. Les enfants
et tous les célibataires devaient baisser les
yeux quand les femmes apportaient à
manger au foyer. Les cas à divorce étaient
rares. Il fallait vraiment des raisons sé-
rieuses pour rompre ces mariages coutu-
miers. Des ménages dont les enfants
étaient venus consolider les liens, la rup-
ture était presque impossible. Stérilité, in-
conduite, forte mortalité infantile, voilà
les causes de divorce. Mais la femme ré-
pudiée pour stérilité ou à cause de la mor-
talité fréquente de ses enfants rejoignait
ses parents, son honneur sain et sauf. Se
déshonorait à jamais celle de mœurs lé-
gères. Stérile ou malchanceuse, cette fem-
me pouvait s’adjoindre une rivale. En
tout état de cause, c’est la soumission de
la femme à son mari qui est le fétiche de
salut de tous les ménages.

Lorsqu’on parle de la soumission de la
femme, on ne manque pas de provoquer
une réaction immédiate chez les évolués.
Parce que pour ceux-ci, ce mot est syno-
nyme d’esclavage. Nos mères étaient sou-
mises à leurs maris et étaient respec-
tueuses envers eux. Elles jouissaient, en

retour de beaucoup d’égards de la part de
nos pères. La bible, éternelle école de sa-
gesse, n’enseigne-t-elle pas la soumission
des femmes à leurs maris, et ceux-ci le res-
pect pour leurs conjointes ?

Quoi qu’il en soit les épouses heu-
reuses seront celles qui auront la tradition
dans le cœur et l’évolution dans la tête.
Quel beau mariage !

Les femmes évoluées veulent être les
épouses des hommes que l’évolution n’a
pas déshumanisés. Les hommes évolués
recherchent des épouses qui sachent en-
core se servir du pétrin à manioc, tout
employées de bureau qu’elles soient !  

Nous avons
été enfants ;
rien donc des
problèmes de

l’enfance ne nous est étranger : désir de
s’affranchir au plus tôt de la tutelle des
parents ou des aînés…Deux camps fa-
rouches, qui opposent, selon l’expression
consacrée, les vieux aux jeunes, la cause en
est l’évolution, pas l’évolution en tant que
telle, mais la mauvaise assimilation que
nous en avons faite, ici encore, partageons
les responsabilités. L’Occident nous a été
présenté sous un jour prismatique, exagéré-
ment favorable à lui-même. Qu’est-ce à di-
re ? Nous étions invités à nous renoncer.
Tout ce qui était de chez nous ne devait être
que barbare, primitif, donc sans valeur.

L’enseignement avait porté, et ce qui
devait arriver était arrivé. Nous avions
convenu nous-mêmes aussi que nous ne
valions rien. Nous avions rompu avec les
tenants de la tradition, ces rococos, ces re-
tardataires, ces inadaptés ou ces régres-
sistes. Cela signifie que chez nous il n’y
avait aucune sagesse, aucune morale, au-
cune science. 

Nous, jeunes évolués, avons fait le
désespoir de nos parents ! Ah ! nos enfants,
soupirent-ils non sans amertume, ils nous
échappent ! Leur comportement, leurs réac-
tions, leurs raisonnements, c’est le contraire
de ce que nous étions et sommes encore ! Ils
vivent dans un monde différent de celui où
ils sont nés et qui les a élevés ! 

Sous notre régime traditionnel si
la femme connaissait une condi-
tion défavorisée par rapport à cel-
le des affranchies de l’évolution,
elle jouissait cependant de beau-
coup de respect et de garantie.

SOCIÉTÉSSOOCCIIÉÉTTÉÉ SSOOCCIIÉÉTTÉÉ 

l ’arbre à Palabres # 10 -  Décembre 200168

L’enfant dans les
sociétés tradition-
nelles ou évoluées



DDUUNNIIAA
AARRTTSS EETT CCUULLTTUURREESS

SOCIÉTÉSSOOCCIIÉÉTTÉÉSSOOCCIIÉÉTTÉÉ

l ’arbre à Palabres # 10 -  Décembre 2001 69

Les parents n’ont pas tout à fait tort et
les enfants ont raison. Incapables de se
défaire de leurs vieilles manies, de leurs
vieilles pratiques, ils ne peuvent com-
prendre que leurs enfants sont nés dans
un monde qui ne souffre plus l’isolement
d’autrefois. L’école est venue leur ouvrir
tout grands des mondes nouveaux, leur
apporter d’autres modes de vie. Les pro-
grès scientifiques d’ailleurs les attirent
comme un aimant invincible. Et puis,
autres temps, autres mœurs ! Les parents ne
se rendent pas compte que leurs enfants
ne peuvent plus tolérer certaines de leurs
mœurs qui pouvaient autrefois s’expli-
quer, à la rigueur, mais sans se justifier :
les petites filles de 14 ans mariées à des
vieux. L’enfant qui fait toutes les corvées
sous le doigt et l’œil sévères de l’aînée ; le
petit qui mange toujours le dernier le res-
te du plat ; les féticheurs, les sorciers,
etc....

Les enfants, eux, ont conclu que le
monde de leurs parents ne pouvait être
que maudit ! L’école les a arrachés trop
jeunes à la chaleur familiale. Ils n’ont pas
eu le temps de comprendre. À côté de
tant de travers, qui entachait la vie tradi-
tionnelle, que de valeurs morales et même
spirituelles : le respect du bien d’autrui,
de la femme, du vieillard, de l’infirme,
l’amitié sacrée impliquant des sacrifices,
l’hospitalité ; la sagesse valait mieux
qu’une brillante intelligence, car l’hom-
me, avant tout, c’est le cœur. 

Non, tout n’était pas mauvais dans le
monde de nos ancêtres. Il y avait une
conception de l’être, de muntu, de la ma-
tière, du monde. Ces notions philoso-
phiques étaient sans doute confuses et er-
ronées dans la plupart des cas (La terre, p.
e., était supposée plate, et la mort était ra-
rement considérée comme accidentelle).

Le travail, pour nous, consistait à nous
y pencher, à les décortiquer, passez-moi le
mot. Mais je m’en vais abandonner ce do-
maine trop compliqué pour moi. Je ter-
minerai seulement ce chapitre en disant
que si nous ne nous étions pas déracinés,
nous aurions mieux assimilé les valeurs
nouvelles venues se greffer sur les nôtres.

Preuve de notre manque d’orgueil, il nous
répugne d’arborer l’habit traditionnel, ou
de nous exprimer dans nos parlers mater-
nels si expressifs pourtant !

Je pourrais continuer ainsi à multiplier
les exemples, mais les mêmes remarques
se retrouvent. Partout ce même manque
de cohésion, d’adaptation, de coordina-
tion ou d’harmonie entre deux formes de
pensée, deux conceptions ou deux pra-
tiques. Partout l’Occident a pris le dessus.
Cela n’est pas un mal. Mais nous avions
tout à gagner à conférer un caractère de
complémentarité à nos différentes valeurs
culturelles.

Nous avions bien une thérapeutique.
Combien sommes-nous encore capables
de citer ne serait qu’un seul nom de plan-
te médicinale ? Il y en a bien pourtant qui
guérissent des migraines, des crampes
d’estomac, de mille et autres douleurs.
Qui sait si la médecine européenne ne
s’enrichirait pas au dossier de notre phar-
macopée tout comme cette dernière se se-
rait épanouie aux lumières de celle-là ?

Je vais conclure, en faisant le point. Les
quelques exemples cités montrent qu’un
travail de synthèse peut se faire et des ci-
vilisations différentes peuvent bien se
compléter, s’enrichir réciproquement.

La tradition ne devrait pas être un obs-
tacle au progrès, mais au contraire, elle
peut facilement s’adapter à des formes
nouvelles de vie. La civilisation devrait
être partout une seule et même fée qui a le
don de transformer les peuples tout en res-
pectant leurs caractères particuliers.

Tout est donc possible dans ce travail
d’harmonisation de mœurs. Harmoniser
des mœurs différentes, mais aussi conci-
lier les temps : le passé et l’avenir. L’évo-
lution ne se définit-elle pas aussi comme
étant une série de faits coordonnés ? Pour
Lacordaire, la tradition est un lien entre le
passé et l’avenir. Herbert Spencer est, lui
aussi, pour faire une histoire complète du
monde avec tout son passé et son avenir. p

La civilisation devrait
être partout une seule et mê-
me fée qui a le don de trans-
former les peuples tout en
respectant leurs caractères
particuliers.


